
Zwei Kulturen der Wissenschaft

Die Snow-Leavis Kontroverse
und das Wesen der Universität

Wissenschaftskulturen
im Rahmen des Honors Program

an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn

Themensteller: Prof. Dr. Jürgen von Hagen

vorgelegt im Mai 2022
von

Carlo Knapp



Inhaltsverzeichnis

1 Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3
1.1 Ein Vortrag mit Folgen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3
1.2 Der historische Kontext . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4

2 Zwei Kulturen & die Wissenschaftsrevolution . . . . . . . . . . . . . . 6
2.1 Die zwei Kulturen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7
2.2 Die Zukunft steckt in den Knochen der Wissenschaftler . . . . . . . . . 7
2.3 Reform für ganzheitliche Bildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

3 Die Bedeutsamkeit von C.P. Snow . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

4 Vergleich und Analyse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

5 Das Wesen der Universität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
5.1 Der Streit der Fakultäten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
5.2 Bildungsreformer Wilhelm von Humboldt . . . . . . . . . . . . . . . . . 16
5.3 Newmans Vorstellungen einer Universität . . . . . . . . . . . . . . . . . 17
5.4 MacIntyres Erläuterungen der Kritik an Newman . . . . . . . . . . . . 19

6 Kritische Stellungnahme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22



Carlo Knapp 1 EINLEITUNG

1 Einleitung

Die mit ”Two Cultures of Science” verbundene Debatte zwischen Charles Percy Snow
und Frank Raymond Leavis gilt als ein bedeutender Meilenstein für die Entwicklung
der Natur- und Geisteswissenschaften in der modernen Gesellschaft.

Die Debatte brachte die tiefgreifenden Spannungen zwischen der natur- und geistes-
wissenschaftlichen Kultur hervor. Durch eine Sensibilisierung der Naturwissenschaftler
für die Rolle der Geisteswissenschaftler und vice versa regte sie eine interdisziplinäre
Zusammenarbeit und initiierte die Entwicklung ganzheitlicher Bildungskonzepte, um
die natur- und geisteswissenschaftliche Kultur in Einklang zu bringen. Die Debatte
und ihre Impulse beeinflussten maßgeblich das Wesen der Universität, wie wir es heute
kennen.

1.1 Ein Vortrag mit Folgen

Der Ursprung der Debatte geht auf den Vortrag ”Two Cultures” von Charles Percy
Snow zurück, den er am 7. Mai 1959 an der Universität Cambridge hielt und später in
einem umfassenden Essay veröffentlichte.

Als ein bekannter britischer Physiker und Schriftsteller verfügte C. P. Snow gleicher-
maßen über eine wissenschaftliche sowie literarische Ausbildung und hatte einen tiefen
Einblick in beide Kulturen. Insbesondere verstand Snow als Mitglied der Royal Society
die Bedeutung wissenschaftlicher Erkenntnisse und Kulturen für die Entwicklung der
Gesellschaft und wurde von Naturwissenschaftlern wie Literaten geschätzt. In seinem
Vortrag betonte er die Distanz zwischen Natur- und Geisteswissenschaftlern, die zu ei-
nem ernsthaften Missverständnis und einer Spaltung in der Gesellschaft führe.1 Snow
konstatierte die wachsende Bedeutung der Naturwissenschaft in der modernen Welt und
kritisierte die Literaten dafür, dass sie die technologische Entwicklung und die Proble-
me der Zeit vernachlässigen würden.2

1Vgl. Snow 1959, S. 1-2.
2Vgl. Snow (ebd.), S. 6.

3



Carlo Knapp 1 EINLEITUNG

Snow war besorgt über das Fehlen von wissenschaftlichem Wissen in den Kreisen der
politischen und kulturellen Eliten in Großbritannien. Aus seiner Sicht liesse sich dieses
Defizit durch eine Bildungsreform zur Integration beider Kulturen überwinden. Dies
ermögliche auch eine bessere Zusammenarbeit mit weitreichenden Synergien.3

Der einflussreiche britische Literaturkritiker und Dozent für Englische Literatur Frank
Raymond Leavis vertrat hingegen eine skeptischere Haltung gegenüber den Naturwis-
senschaften und war einer der Hauptkritiker von Snow. Er antwortete auf Snows Rede
mit dem Aufsatz ”Two Cultures? The Significance of C.P. Snow” und stellte neben
Snows Thesen gleich Snow als Person öffentlich zur Debatte. In seinem Aufsatz argu-
mentierte Leavis, dass die Distanz, die Snow zwischen den beiden Kulturen beschrieb,
künstlich und übertrieben sei. Zudem betonte F.R. Leavis die Bedeutung der Geistes-
wissenschaften, insbesondere der Literatur, für das Verständnis und die Entwicklung
der Kultur. Snow hingegen fehle dafür schlicht das Verständnis. Leavis sprach Snow die
Expertise für die literarische, traditionell klassische Kultur ab.4

Leavis war besorgt über die Bedrohung der literarischen Bildung durch die Natur-
wissenschaften und erläuterte, dass die Betonung der wissenschaftlichen Rationalität
zu einer Verarmung der menschlichen Erfahrung und des kulturellen Erbes im Sinne
einer humanistischen Erziehung führen könne. Er sah die Wissenschaft in ihrem techno-
logischen Streben einer zunehmenden Vernachlässigung der menschlichen Aspekte des
Lebens ausgesetzt.5

1.2 Der historische Kontext

Die Debatte über die ”Two Cultures of Science” zwischen C.P. Snow und F.R. Leavis
ereignete sich in Großbritannien etwa von 1959 bis 1962 in einer Zeit von starken Ver-
änderungen innerhalb der Gesellschaft, der Wissenschaft und der Bildungslandschaft.

3Vgl. Snow (1959), S. 9-10.
4Vgl. Leavis 1962, S. 64.
5Vgl. Leavis (ebd.), S. 74-75.

4



Carlo Knapp 1 EINLEITUNG

Die Bildung der damaligen Zeit wurde maßgeblich von den Universitäten Oxford und
Cambridge sowie einem Verständnis des Humanismus geprägt. Mit einer Fokussierung
auf literarische Aspekte im Sinne der klassischen Tradition und Anforderungen von
hoher Spezialisierung in den Auswahlverfahren für Stipendien legten die Universitäten
Oxford und Cambridge den Grundstein für eine Kultur, die von Geisteswissenschaftlern
bestimmt wurde und die Naturwissenschaften eher als Randerscheinung gelten liess. In
der Extremform führte dies dazu, dass die größtmögliche Distanz zur Praxis für einige
Intellektuelle der klassischen Kultur als ein Merkmal besonderer Güte (miss)verstanden
wurde. Die Abneigung der Literaten gegenüber den Naturwissenschaftlern uferte in eine
immer größer werdende Distanz zwischen Natur- und Geisteswissenschaftlern aus. Das
Wesen der Universität und das Selbstverständnis einiger Wissenschaftler war entschei-
dend für die Abgrenzung der beiden Kulturen voneinander und die zumindest damals
wahrgenommene unüberbrückbare Distanz.

In den 1940er und 1950er Jahren erlebte die Welt einen tiefgreifenden Wandel durch die
Erfahrungen des Ersten und Zweiten Weltkrieges. Die Folgen des Krieges, der Aufstieg
der Supermächte und die Anspannungen eines kalten Krieges führten zu politischen und
wirtschaftlichen Umstrukturierungen, die mit technologischem Fortschritt und wissen-
schaftlichen Entdeckungen einhergingen. Durch das Aufkommen der modernen Tech-
nologien und deren zunehmende Bedeutung für den Wiederaufbau, die Entwicklung
der Ökonomie und den permanenten politischen Systemwettbewerb gewann die wissen-
schaftliche Forschung im Sinne der Naturwissenschaften zunehmend an Wertschätzung
und öffentlichem Interesse.6 Während in der Literatur die Kriegserfahrungen verarbei-
tet wurden, gaben die Naturwissenschaften den Takt im Systemwettbewerb zwischen
dem Westen und der UDSSR an. Wissenschaflicher Erfolg wurde kriegsentscheidend.
Doch die regierende Elite in Großbritannien liess aus Sicht vieler ein grundlegendes Ver-
ständnis für die naturwissenschaftlichen Erkenntnisse und deren Folgen für politische
Entscheidungen und Programme vermissen. Das Primat der klassischen, literarischen
Kultur in der britischen Upperclass erschien nicht länger gerechtfertigt. Rufe nach einer
Bildungsreform zugunsten der Naturwissenschaften wurden lauter.

6Vgl. Jacobs 2014, S. 3.

5



Carlo Knapp 2 ZWEI KULTUREN & DIE WISSENSCHAFTSREVOLUTION

Diese Entwicklungen führten zu Diskussionen über den Wert und die Rolle von Wis-
senschaft und Geisteswissenschaften in der Gesellschaft. Snows und Leavis unterschied-
liche Ansichten entsprachen dabei gewissermaßen den zwei Polen des damaligen Mei-
nungsspektrums. Der öffentliche Dissens zwischen C.P. Snow und F.R. Leavis sowie die
geradezu persönliche Anfeindung von Leavis gegenüber Snow löste breitere gesellschaft-
liche Kontroversen über die Beziehung zwischen Naturwissenschaften und Geisteswis-
senschaften aus.

Die Kontroverse über die ”Two Cultures of Science” spiegelte somit die größeren sozialen
und intellektuellen Veränderungen wider, die in dieser Zeit stattfanden. Die Kontrover-
se ereignete sich in einem historischen Moment, in dem die traditionellen Grenzen der
akademischen Disziplinen in Frage gestellt und eine ganzheitlichere Bildung gefordert
wurde. Diese Debatte hatte langfristige Auswirkungen auf das Bildungssystem und die
Beziehung zwischen Natur- und Geisteswissenschaften und war insbesondere für den
Systemwettbewerb zu Zeiten des Kalten Krieges entscheidend. Durch den langfristigen
Einfluss auf das britische Bildungssystem und der auch heute noch spürbaren, wenn
auch geringeren Distanz zwischen Natur- und Geisteswissenschaftlern erfreut sich die
Debatte beständiger Relevanz.

2 Zwei Kulturen & die Wissenschaftsrevolution

C.P. Snow beschrieb sich selbst in seiner Rede ”Two Cultures” als einen Intellektuellen
zwischen den beiden Kulturen der Natur- und Geisteswissenschaften.

”By training I was a scientist: by vocation I was a writer.”7

Er betonte dabei gleich zu Beginn seiner Rede, dass er nur durch Zufall sowie seine be-
scheidene Herkunft zu dieser Position gekommen sei und jeder mit einer vergleichbaren
Erfahrung zu dem selben Schluss wie Snow kommen müsse. Seine Erkenntnis sei somit
eine glückliche Fügung und allgemeingültige Erfahrung zugleich.

7Vgl. Snow 1959, S. 1.

6



Carlo Knapp 2 ZWEI KULTUREN & DIE WISSENSCHAFTSREVOLUTION

2.1 Die zwei Kulturen

Zunächst erläuterte Snow die Distanz zwischen den beiden Kulturen der Natur- und
Geisteswissenschaften. In seinem Umfeld habe Snow viele enge Freunde aus beiden
Kulturen gehabt. Er habe dabei konstant das Gefühl erlebt, er sei zwischen zwei Wel-
ten unterwegs. Als würde ein Ozean beide Kulturen voneinander trennen.8 Besonders
treffend empfand Snow die Selbstbezeichung der Literaten als ”Intellectuals as though
there were no others”. Das individuelle Selbstverständnis der Literaten und die kulturel-
le Distanz führten laut Snow zu einem Übermaß an Missverständnissen und gelegentlich
sogar aufkommender Ablehnung wie Feindschaft.9

Um Missverständnisse und mögliche Gründe für gegenseitige Ablehnung aus dem Weg
zu räumen, versuchte Snow einige Klischees aufzuarbeiten. So würden die Literaten
häufig die Wissenschaftler als überoptimistisch empfinden, während die Wissenschaft-
ler die Literaten als nicht vorausschauend und unrational wahrnehmen würden.10 Den
wahrgenommenen Optimismus der Wissenschaftler begründete Snow mit einer klaren
Fokussierung auf die menschlichen Möglichkeiten. Wissenschaftler seien von Natur aus
ungeduldig und daran interessiert, so lange an einer Verbesserung der Umstände zu ar-
beiten bis die Unmöglichkeit des Unterfangens bewiesen sei. Die nicht vorausschauende
und unrationale Art der Literaten ergebe sich laut Snow aus der langsameren Entwick-
lung in der Literatur. Ohne ähnliche automatische Selbstkorrekturmechanismen wie
in den Wissenschaften würden die auf Fehlern basierenden Paradigmen in der Litera-
tur länger bestehen und diese anfälliger für geistige Verfehlungen machen. Als Beispiel
nannte Snow hierfür die unrühmliche Zeit von 1914 bis 1930.11

2.2 Die Zukunft steckt in den Knochen der Wissenschaftler

Snow war überzeugt ”scientist have the future in their bones [and] the traditional cul-
ture responds by wishing the future does not exist”. Doch die traditionelle, literarische

8Vgl. Snow 1959, S. 1.
9Vgl. ebd., S. 2.

10Vgl. ebd., S. 3.
11Vgl. ebd., S. 4.

7



Carlo Knapp 2 ZWEI KULTUREN & DIE WISSENSCHAFTSREVOLUTION

Kultur habe der wissenschaftlichen Kultur bislang zu wenig Platz eingeräumt und wür-
de nach wie vor die westliche Welt kontrollieren, zum Nachteil der Allgemeinheit.12

Margaret Thatcher würde später, entsprechend der Haltung von Snow, bestätigen, dass
sie weit aus wenig stolz darauf sei, die erste weibliche Premier Minsterin zu sein, sondern
viel mehr stolz darauf sei, als erster Premier einen wissenschaftlichen, nicht literarischen
Abschluss vorzuweisen.13

Snow glaubte, dass Wissenschaftler im Allgemeinen gut mit der Kultur und dem Wissen
der Geisteswissenschaften vertraut seien.

”As one would expect, some of the very best scientist [...] had read everything
that literate people talk about”.14

Dennoch hätten die Wissenschaftler ihre eigene Kultur. Eine Kultur, die in ständiger
Bewegung und der literarischen Kultur konzeptuell überlegen sei. Den Wissenschaftlern
fehle jedoch die Vorstellungskraft und Fantasie der Literaten.15

Bei den Geisteswissenschaftlern beklagte Snow hingegen das Fehlen eines jeglichen
Grundverständnisses für die Naturwissenschaften.

"[Literates] still like to pretend that the traditional culture is the whole
culture, as though the natural order didn’t exist”.16

Snow beschrieb besonders detailliert und pointiert seine Erfahrungen aus Gesprächen
mit angesehenen Literaten. Diese hätten ihre Geringschätzung gegenüber Wissenschaft-
lern ausgedrückt, wobei sie selbst nicht mal die zur Beurteilung notwendigen Grund-
voraussetzungen, wie beispielsweise das Verständnis des zweiten Gesetzes der Thermo-
dynamik, mitbringen würden. Snow hielt den Literaten regelrecht den Spiegel vor und
erklärte, dass fehlende Kenntnis des zweiten Gesetzes der Thermodynamik ungefähr
dem Intellekt gleich käme, kein einziges Werk von Shakespare gelesen zu haben. Er

12Vgl. Snow 1959, S. 6.
13Vgl. Jacobs 2014, S. 5.
14Vgl. Snow 1959, S. 6.
15Vgl. ebd., S. 7.
16Vgl. ebd., S. 7-8.

8



Carlo Knapp 2 ZWEI KULTUREN & DIE WISSENSCHAFTSREVOLUTION

setzte sogar noch einen drauf und stellt die These auf, dass einer von zehn Litera-
ten nicht mal wüsste, was mit Masse oder Beschleunigung gemeint sei, was ungefähr
in der traditionellen Kultur dem Analphabetismus entspräche. Snow betrachtete diese
Wissenslücke der Literaten als ein bedeutendes Hindernis, um die komplexen Herausfor-
derungen der modernen Welt anzugehen.17 In seiner Rede führte Snow weiter aus, dass
die Realität die Literaten ”brutal” einholen werde. Während jeder junge Naturwissen-
schaftler sich sicher sein könne, dass sich keiner über seine Arbeit lustig mache, müsse
sich der durchschnittliche Literat zunehmend glücklich schätzen, wenn er etwa 60% des
Verdienstes des durchschnittlichen Naturwissenschaftlers erhielte.18 Im Kontext der in-
dustriellen Revolution brauche es eine wissenschaftliche Revolution, da Literaten von
Natur aus Technikfeinde seien.19

2.3 Reform für ganzheitliche Bildung

Snow drängte daher aus mehreren Gründen auf eine bessere Integration und Zusammen-
arbeit zwischen Natur- und Geisteswissenschaften und betonte die Notwendigkeit einer
ganzheitlichen Bildung, die beide Bereiche umfasse. Snow erklärte, dass die Förderung
des interdisziplinären Dialogs und der Zusammenarbeit es der Gesellschaft ermöglichen
könnten, drängende Probleme wie Armut, Ungleichheit und den Fortschritt der Tech-
nologie besser anzugehen.20

Nach diesem eindrucksvollen Appell äußerte Snow ebenfalls, warum sich die klassische,
kulturelle, britische Elite vor dieser wissenschaftlichen Revolution nicht verschließen
dürfe. Die wissenschaftliche Revolution sei notwendig, um in ärmeren Ländern eine in-
dustrielle Revolution voranzutreiben und Hunger wie Armut in der Welt zu beenden.
Zwar sei es möglich, dass sich die Literaten persönlich weiterhin nicht für die Naturwis-
senschaft interessieren, doch sie könnten nicht ganz Großbritannien und die Ärmsten
der Welt dabei in Mitleidenschaft ziehen.21

17Vgl. Snow 1959, S. 8.
18Vgl. ebd., S. 9-10.
19Vgl. ebd., S. 12.
20Vgl. ebd., S. 9-12, 26.
21Vgl. ebd., S. 13, 17-18, 24-25.

9



Carlo Knapp 3 DIE BEDEUTSAMKEIT VON C.P. SNOW

3 Die Bedeutsamkeit von C.P. Snow

Der Literarturkritiker F.R. Leavis vertrat eine andere Auffassung als Snow und begann
seinen Aufsatz indem er C.P. Snow Überheblichkeit und Ignoranz vorwarf.

”Snow is in fact portentously ignorant. No doubt he could himself pass with
ease the test he proposes for his literary friends with the intimation that
they would fail”.22

Snow verstünde nichts von der Geschichte, der Natur der Zivilisation und Literatur.

”[Snow] is intellectually as undistinguished as it is possible to be”.23

Leavis sei dabei bewusst, dass er drastisch und angreifend agiere, doch keiner solle
fälschlicherweise annehmen, dass das ihm Freude bereite.24 Seine Kritik an der Rede
von Snow könne man nach wie vor als mild bezeichnen, da Snows Rede jeglicher Intellekt
fehle und selbst in keinem vernüftigen Stil geschrieben sei.

”The lecture exemplifies kinds of bad writing in such richness and so signi-
ficant way that there would be some point in the schoolmaster’s using it as
a text for elementary criticism”.25

Insbesondere bemängelte Leavis die Art und Weise, wie sich C.P. Snow als eine Art
wissenschaftliche und literarische Autorität aufbaue.

”There are the two uncommunicating and mutually indifferent cultures, the-
re is the need to bring them together, and there is C.P. Snow, whose place
in history is that he has them both, so that we have in him the paradigm
of the desired and necessary union”.26

Leavis hingegen ist davon überzeugt, dass Snow kein Literat sei. Höchstens Snow selbst
sei davon überzeugt, dass Snow ein Literat sei.27 Generell behauptete Leavis, dass die

22Vgl. Leavis 1962, S. 53-54.
23Vgl. ebd., S. 54.
24Vgl. ebd., S. 55.
25Vgl. ebd., S. 56.
26Vgl. ebd., S. 56-57.
27Vgl. ebd., S. 57.

10



Carlo Knapp 4 VERGLEICH UND ANALYSE

Rede von Snow weder für einen Literaten noch für einen Wissenschaftler angemessen
gewesen sei.28

Inhaltlich war Leavis der Meinung, dass die Geisteswissenschaften einen wesentlichen
Beitrag zur Entwicklung eines umfassenderen Verständnisses der Welt leisten könnten,
das über rein wissenschaftliche und technologische Fortschritte hinausgehe.29 Er ar-
gumentierte, dass die Auseinandersetzung mit literarischen Werken eine tiefgreifende
und umfassende Kenntnis der menschlichen Natur und des menschlichen Zustands er-
mögliche. Diese Art von Wissen könne nicht allein durch wissenschaftliche Methoden
und Erklärungen vermittelt werden. Leavis kritisierte die Vorstellung, dass die wissen-
schaftliche Herangehensweise allein ausreiche, um die Herausforderungen und Probleme
der modernen Welt zu bewältigen. Er war der Meinung, dass die Geisteswissenschaften
einen wichtigen Beitrag zur kritischen Reflexion, zum Verständnis komplexer mensch-
licher Zusammenhänge und zur Entwicklung ethischer Werte leisten.

”Like Snow I look to the University. Unlike Snow, I am concerned to make
it really a university (that is) more than a collocation of specialists depart-
ments - to make it a centre of human consciousness: perception, knowledge,
judgement and responsibility”.30

4 Vergleich und Analyse

Wie so viele ihrer Zeitgenossen stimmen Snow und Leavis zumindest über ein, dass die
Natur- und Geisteswissenschaften sich auf sehr verschiedenen Pfaden weiterentwickelt
hatten. Snow machte in seiner Rede jedoch sehr deutlich, dass er die Verantwortung für
diese Entwicklung nicht gleichmäßig verteilt sehe und machte die Literaten maßgeblich
für diese Entwicklung verantwortlich. Leavis wies diesen Vorwurf zurück.

In seiner Rede reklamierte Snow die Autorität einer Person, die die Brücke zwischen
28Vgl. Leavis 1962, S. 59.
29Vgl. ebd., S. 64.
30Vgl. ebd., S. 75.

11



Carlo Knapp 4 VERGLEICH UND ANALYSE

beiden Kulturen in ihren Händen hält. Diese Erwartungen, die Snow damit weckte,
konnte er nicht erfüllen. So ist es wenig verwunderlich, dass viele seiner Zeitgenossen
mit positiven Antworten auf seine Rede und seinen Essay reagierten, die Problembe-
schreibung teilten, aber immer noch keine klaren Vorstellungen davon hatten, was gegen
diese Entwicklung konkret unternommen werden könne.31

Die Kritik von Leavis war vor allem persönlicher Natur. Leavis betrachtete Snow keines
Falls als literarische Autorität. Er sprach Snow die Kompetenz ab, über die klassische
Kultur urteilen zu können. Zugegeben, Snows Verhältnis zur Wissenschaft und zur Li-
tertur entwickelte sich wenig ruhmreich. Früh in Snows Karriere glaubten er und ein
Kollege eine bahnbrechende wissenschaftliche Entdeckung gemacht zu haben. Sie ver-
öffentlichten diese und mussten diese ähnlich öffentlichkeitswirksam wieder revidieren.
Snows Bruder nannte dies später als Snows persönliches Trauma. Dieses Trauma sei der
Grund, weshalb sich Snow einer anderen Leidenschaft, dem Schreiben von fiktionaler
Literatur zuwandte. Seine Werke kann man nicht als besonders herausragend anspruchs-
volle Literatur bezeichnen, doch sie erschienen in soliden Auflagen und brachten stabile
finanzielle Einnahmen. Sicherlich ist es nicht verhältnismäßig Snow das Verständnis für
Literatur abzusprechen, wie Leavis es versuchte, doch die Autorität eines Literaturex-
perten hatte Snow nicht. Letztlich beruhte Snows Autorität auch weniger auf seiner
literarischen Begabung, sondern mehr auf Snows Tätigkeiten als wissenschaftlicher Be-
rater der Politik.

Snows Rede richtete sich vermutlich an ein möglichst breites Publikum, war in Um-
gangssprache verfasst und sollte dementsprechend die Anforderungen eines Literatur-
kritikers wie Leavis von vorneherein nicht erfüllen. Snows Ansichten und sein Appell
für ganzheitliche Bildung sollten vermutlich einfach möglichst viel politisch und kultu-
rell entscheidendes Gehör finden. Ironischerweise hat gerade Leavis vernichtende Kritik
maßgeblich Snow dabei geholfen dieses Ziel zu erreichen. Leavis Kritik verschärfte die
Debatte und machte diese so spannender für breitere Teile der Gesellschaft. Seitdem
wurde nicht länger über die ”Two Cultures of Science” Kontroverse, sondern von der

31Vgl. Jacobs 2014, S. 1.

12



Carlo Knapp 4 VERGLEICH UND ANALYSE

Snow-Leavis Kontroverse gesprochen. Die Kontroverse hatte zwei bekannte Gesichter
bekommen.32 Leavis bereute öffentlich nie die diffamierende Art seines Aufsatzes. Auf
Rückfragen bezüglich der Tonalität seines Aufsatzes reagierte er stets indem er kurz
überlegte und dann sagte, er sei zufrieden mit seiner Version.

”It will be a classic”.33

Die meisten bewerteten Leavis Kritik allerdings als unangemessen und inhaltsleer. Be-
sondere Belustigung erregte Snows Reaktion auf Leavis Kritik. Snow zeigte sich gespielt
verärgert über Leavis Kritik, die Snows Chancen auf den Literatur Nobelpreis vernichtet
hätte. Dabei war allen inklusive Snow bewusst, dass Snows Werke zwar nicht schlecht
und durchaus lesenswert, aber defintiv nicht nobelpreisverdächtig sind.

Inhaltlich überschätzte Snow den Einfluss der traditionellen Kutur auf den Westen
und die Erfolge einer internationalen wissenschaftlichen Zusammenarbeit. Seine Hoff-
nungen standen schlicht nicht im Einklang mit den geopolitischen Realitäten.34 Nichts-
destotrotz sensibilisierte seine Arbeit für die Notwendigkeit interdisziplinärer Ansätze
in Bildung und intellektuellen Bestrebungen. Sein Appell kann als Aufruf zur Überwin-
dung der Barrieren zwischen den Naturwissenschaften und den Geisteswissenschaften
gesehen werden, der eine ganzheitlichere und kooperative Herangehensweise an Wissen
und Problemlösung förderte und das Wesen der Universität, wie wir sie heute kennen,
beeinflusste.

”The clashing point of two subjects, two disciplines, two cultures—of
two galaxies, so far as that goes— ought to produce creative chances”.35

32Vgl. Jacobs 2014, S. 2.
33Vgl. ebd., S. 3.
34Vgl. Ortolano 2008, S. 146.
35Vgl. Snow 1959, S. 9.

13



Carlo Knapp 5 DAS WESEN DER UNIVERSITÄT

5 Das Wesen der Universität

5.1 Der Streit der Fakultäten

Bereits im Jahr 1738, etwa 120 Jahre vor der Snow-Leavis Kontroverse, wurde das Wesen
der Universität und die Autonomie und Legitimität der einzelnen Fakultäten innerhalb
einer Universität intensiv erörtert. So anaylsierte der deutsche Philosoph Immanuel
Kant in seinem Werk ”Der Streit der Fakultäten” das Verhältnis der philosophischen
Fakultät mit der theologischen Fakultät, mit der juristischen Fakultät und mit der me-
dizinischen Fakultät.

In seinem Werk ”Der Streit der Fakultäten” argumentiert Kant dafür, dass die ein-
zelnen Fakultäten, insbesondere die philosophische Fakultät, unabhängig und autonom
sein sollten. Es geht Kant nicht darum, dass eine Fakultät den Streit um Autonomie
gewinnt und die andere verliert. Vielmehr betont er die Bedeutung des Austauschs, der
gegenseitigen Ergänzung und des Dialogs zwischen den Fakultäten, um ein umfassen-
deres Verständnis der Wahrheit zu erreichen.

Kant unterteilte die Fakultäten dazu in zwei Kategorien: die höhere Fakultät der Phi-
losophie und die niedere Fakultät der Mathematik und Naturwissenschaften. Er be-
trachtet die philosophische Fakultät als übergeordnet, da sie sich mit Fragen der Ethik,
Metaphysik, Erkenntnistheorie und Logik befasse. Kant sah die Philosophie als die
Grundlage für alle anderen Wissenschaften an, da sie sich mit den Grundlagen des
Denkens, Wissens und Handelns auseinandersetze. Er erläuterte, dass die Philosophie
als kritische Vernunft den Raum haben sollte, um Fragen zu stellen, zu hinterfragen
und zu erforschen, ohne dogmatischen Vorgaben zu folgen.

Im Streit mit der theologischen Fakultät argumentiert Kant, dass es unterschiedliche
Glaubensarten gibt, so dass diese nicht alle auf rationaler Vernunft des Menschen be-
ruhen könnten.36 Laut Kant dränge die theologische Fakultät nur auf ”göttliche Of-

36Vgl. Kant 1798, S. 15.

14



Carlo Knapp 5 DAS WESEN DER UNIVERSITÄT

fenbarung [...], als wenn der Glaube desselben zur Religion gehörte”.37 Er betonte die
Bedeutung der Freiheit des Denkens und der Forschung in den Geisteswissenschaften,
ohne von äußeren Autoritäten, wie der theologischen Fakultät oder dem Staat, einge-
schränkt zu werden.

Im Streit mit der juristischen Fakultät ist Kant speziell daran interessiert, ob der Mensch
sich moralisch auf dem Weg der Verbesserung befinde.38 Da ein kontinuierlicher Rück-
schritt die Menschen nicht langfristig auf einem zivilisatorischen Niveau halten könne,
schloss Kant die Möglichkeit eines moralischen Rückschritts aus.39 Er suchte vielmehr
nach historischer Evidenz dafür, dass der Mensch sich auf einem kontinuierlichen Pfad
der Besserung befinde. Diesen historischen Beleg glaubt Kant in der Euphorie der Eu-
ropäer im Zuge der französischen Revolution gefunden zu haben.40 Jedoch bedarf es
aus seiner Sicht der Philosophie, um diesen Prozess der Verbesserung des Menschen
zu verbreiten. Es bedarf laut Kant somit einer Art Volks-Philosophie. Kant geht davon
aus, dass das Gute bereits im Menschen liege und jenes nur durch andere philosophische
Methoden häufiger gelebt werden müsse.41

Im Streit mit der medizinischen Fakultät ordnet Kant die medizinische Fakultät zu den
niederen Fakultäten ein, da sie sich mit angewandten naturwissenschaftlichen Kennt-
nissen und medizinischer Praxis befasse. Kant erkennt jedoch die Bedeutung der medi-
zinischen Wissenschaft an und betrachtet sie als eine wichtige Disziplin, die dazu diene
das Wohlergehen und die Gesundheit der Menschen zu fördern.42

Der ”Streit der Fakultäten” von Kant ist somit eine Auseinandersetzung mit der Fra-
ge nach der Freiheit und der Legitimität der verschiedenen Fakultäten innerhalb einer
Universität. Es geht um die Autonomie der Geisteswissenschaften, insbesondere der
Philosophie, und ihre Beziehung zu anderen Fakultäten. Sein Hauptanliegen besteht

37Vgl. Kant 1798, S. 16.
38Vgl. ebd., S. 36.
39Vgl. ebd., S. 37-38.
40Vgl. ebd., S. 38-39.
41Vgl ebd., S.40-42.
42Vgl. ebd., S. 48-51.

15



Carlo Knapp 5 DAS WESEN DER UNIVERSITÄT

darin, eine Balance zwischen den Fakultäten herzustellen und die Autonomie der philo-
sophischen Fakultät, insbesondere der Philosophie als kritischer Vernunft, zu betonen.
Gleichzeitig plädierte Kant für eine Zusammenarbeit und ein harmonisches Miteinander
der verschiedenen Fakultäten. Er sehe die gegenseitige Ergänzung und die Notwendig-
keit des Dialogs zwischen den Disziplinen. Kant argumentiert dafür, dass jede Fakultät
ihre eigene Rolle und ihren eigenen Beitrag zur Erkenntnis und zum Wissen hat. Kant
stellte die Idee eines ”Reichs der Zwecke” vor, in dem die verschiedenen Fakultäten
zusammenarbeiten, um das Ziel des menschlichen Fortschritts und der Erkenntnis zu
verfolgen.

5.2 Bildungsreformer Wilhelm von Humboldt

Etwa zehn Jahre nach der Veröffentlichung von Kants ”Streit der Fakultäten” legte
Wilhelm von Humboldt in seinem Werk ”Über die innere und äußere Organisation der
höheren wissenschaftlichen Anstalten in Berlin” seine Idealvorstellung vom Wesen der
Universität dar. Wie der Titel bereits suggeriert, unterteilt von Humboldt das Wesen
der Universität in einen inneren und einen äußeren Teil.

Die innere Organisation der Universität sei darauf auszulegen, dass Wissenschaft mit
Bildung verknüpft und dass eine Kooperation verschiedener Institutionen im Sinne des
optimalen geistigen Wirkens ermöglicht werde.43 Dabei sieht von Humboldt gerade den
Staat in der Verantwortung zur Bereitstellung entsprechender Rahmenbedingungen, die
beispielsweise Schule und Universität nicht zu stark voneinander abgrenzen. Von Hum-
boldt legt besonderen Wert drauf, dass ein möglichst leichter Übergang von der Schule
in die Universität stattfinden kann. Dazu fordert er eine möglichst breite, an grund-
legenden Bildungsvoraussetzungen orientierte schulische Bildung. Ansonsten solle sich
der Staat möglichst wenig in das Wesen der Universität einmischen.44

Im Bezug auf die äußere Organisation des Wesens der Universität beschreibt von Hum-
boldt drei verschiedene Institutionen: die Universitäten, die Akademien und die Insti-

43Vgl. Von Humboldt 1810, S. 377.
44Vgl. ebd., S. 378.

16



Carlo Knapp 5 DAS WESEN DER UNIVERSITÄT

tute. Nach von Humboldt sollen die Universitäten einen dualen Auftrag erhalten, also
Forschung und Lehre verbinden. Von Humboldt ist davon überzeugt, dass die Orga-
nisation der Lehre keine effiziente Forschung verhindere, sondern diese gar bereichern
könne. Die Lehre habe dabei durchaus das Ziel, die Studierenden auf das praktische
Leben vorzubereiten. Die Akademien hingegen sollten sich ausschließlich mit der Wis-
senschaft im Sinne der Forschung beschäftigen und somit einen geringeren Bezug zu
praktischen Lebensfragen herstellen. Akademien sollen so noch deutlich unabhängiger
vom Staat sein. Die Institute sollen hingegen unter unmittelbarer Aufsicht des Staates
stehen. Institute sind insofern als deutlich weniger unabhängig und als Hilfsinstitutionen
der Universitäten und Akadedmien zu betrachten.45

5.3 Newmans Vorstellungen einer Universität

40 Jahre nach Humboldt beschreibt John Henry Newman in seinem Werk ”The idea of
a university” aus seiner katholisch geprägten Perspektive das Wesen der Universität.46

Newman sieht die Universität als Bildungsinstitution für universelles Wissen an, an
welcher der Fokus nicht auf moralischen Zielen liege, sondern viel mehr auf einem intel-
lektuellen Streben. Dieses intellektuelle Streben sei jedoch nicht auf Wissensfortschritte
im Sinne eines reinen Forschungsauftrags begrenzt. Das intellektuelle Streben an ei-
ner Universität habe viel mehr den Auftrag, kontinuierlichen Wissenstransfer an die
nächste Generation sicherzustellen. Newman begründet dies damit, dass man für einen
reinen Forschungsauftrag keine Studierende benötige und diese möglicherweise sogar
hinderlich seien. Die Omnipräsenz von Studierenden an Universitäten sieht er insofern
als einen Beleg für die Bedeutung des Wissenstransfers an jüngere Generationen für
das Wesen der Universität an. Um dem Anspruch eines universellen Wissenstransfers
gerecht zu werden, benötige die Universität laut Newman eine unmittelbare Verbindung
zur Kirche, da nur so die Integrität gewährleistet sei.47

45Vgl. Von Humboldt 1810, S.385-386.
46Vgl. Lanford 1875, S. 1.
47Vgl. Newman 1852, Preface.

17



Carlo Knapp 5 DAS WESEN DER UNIVERSITÄT

Newman gilt als ein Verfechter ganzheitlicher Bildung. Er betont, dass Universitäten
auf Bezüge über Disziplinen hinaus weiterbilden sollten, um ihre Studierenden dazu zu
bewegen, größere Zusammenhänge zu durchdringen. Enge Spezialisierungen könnten
nach Newman Deformationen des Intellekts zur Folge haben. Ganzheitliche Bildung sei
damit Kern des Wesens der Universität.48

Insbesondere der Theologie misst Newman große Bedeutung bei. Die Theologie solle
als eine von vielen Disziplinen der Wissenschaft im Lehrplan der Universität veran-
kert sein. Newman grenzt sich damit deutlich von sekulären Tendenzen seiner Zeit ab.
Aus seiner Sicht sollte sich das Wesen der Universität nicht von Gott und der Reli-
gion entfernen. Man könne schließlich laut Newman über die Disziplin der Theologie
einen Blick für das große Ganze gewinnen und so versuchen die Interdependenzen zwi-
schen den verschiedenen Disziplinen besser nachzuvollziehen. Die Theologie sei daher
die zentrale Disziplin der Universität und ein Bollwerk gegen die Fragmentierung der
Disziplinen.49,50

Aus einer utilitaristischen Perspektive habe eine Universität bereits einen hohen Nutzen
allein durch den intrinsischen Wert des Lehrens und Lernens. Praktische Anwendungen
des Gelernten im späteren Leben sind aus einer utilitaristischen Sicht somit nicht not-
wendig. Newman beschreibt Lernen als einen Selbstzweck, der wichtiger sei als die ggf.
später daraus resultierenden praktischen Vorteile bei der Anwendung des erworbenen
Wissens. Die Förderung der kognitiven Fähigkeiten durch literarische und philosophi-
sche Lehre habe bereits genügend Nutzen an und für sich. Aufgabe der Universität sei
es demnach mit einer möglichst ganzheitlichen Wissensvermittlung von universellem
Gehalt zu dienen, losgelöst von praktischen Bezügen.51

48Vgl. MacIntyre 2009, S. 348.
49Vgl. ebd., S. 349.
50Vgl. Newman 1852, S. 38.
51Vgl. MacIntyre 2009, S. 350.

18



Carlo Knapp 5 DAS WESEN DER UNIVERSITÄT

5.4 MacIntyres Erläuterungen der Kritik an Newman

Alasdair MacIntyre erläutert, als Antwort auf Newman und seine Kritiker wie J.M
Roberts oder B. Reddings gleichermaßen, an welcher Stelle Newmans Thesen weshalb
auf Kritik gestoßen seien. Laut MacIntyre habe Newman mit seiner Aussage, dass eine
fokussierte Spezialisierung zu kognitiver Degeneration führen könne, einige etablierte
Akteure an Universitäten persönlich gekränkt.52 Auch falle es vielen Forschern im 20.
Jahrhundert schwer wie Newman in der Theologie eine Schlüsseldisziplin zu sehen, da
die Theologie nun nur noch eine von vielen Disziplinen ist und dabei nicht mal eine
besondere Notwendigkeit für andere Disziplinen darstellt, wie beispielsweise die Ma-
thematik für die Physik. Laut MacIntyre sei zudem bereits in einigen Fakultäten eine
Notwendigkeit für ganzheitliche Wissensvermittlung zwischen Disziplinen angelegt.

Newmans Position zum Lehren und Lernen ziehe hingegen eher institutionalsierte Kritik
auf sich, da die besonders herausragenden Universitäten sich heute dadurch auszeich-
nen, dass sie für die Karriereplanung ihrer Studierenden von besonderer Bedeutung
seien.53

Trotz der starken Kritik an Newmans Thesen solle man diese laut MacIntyre den-
noch ernst nehmen. So ermögliche ein ganzheitliches Verständnis die Studierenden erst
dazu, ihre Kenntnisse aus der eigenen oder naheligenden Disziplin zu hinterfragen.54

Diese Fähigkeit erst zeichne einen wirklich gebildeten Menschen aus. MacInytre ist wie
Newman davon überzeugt, dass für diese Fähigkeit gerade die Theologie bedeutsam
sei.55 Die herausgehobene Stellung, die Newman und MacIntyre damit der Theologie
zuweisen, scheint für die Mehrheit der Forschern jedoch nicht nachvollziehbar.56

52Vgl. MacIntyre 2009, S. 348.
53Vgl. ebd., S. 350.
54Vgl. ebd., S. 353.
55Vgl. ebd., S. 357.
56Vgl. ebd., S. 358.

19



Carlo Knapp 6 KRITISCHE STELLUNGNAHME

6 Kritische Stellungnahme

Wie Kant, von Humboldt, Newman und MacIntyre unterstütze ich die These, dass sich
das Wesen der Universität durch einen ganzheitlichen Bildungsansatz mit einem Fokus
auf Wissenstransfer auszeichnet. Die herausgehobene Bedeutung der Studierenden für
eine Universität und die Begrenzung gegenüber reinen Forschungsinstituten sehe ich
dafür als hinreichenden Beleg an und auch in der öffentlichen Wahrnehmung sind die
Universitäten stets an ihre Studierenden gebunden, weshalb auch einige Universitäten
mit ihren Alumni in besonderem Maße werben. Zudem bleiben viele Alumni ihrer Alma
Mater lebenslang verbunden. Das Wesen der Universität ist folglich durch die Anwe-
senheit vieler verschiedener Studierende gekennzeichnet.

Anders als Newman sehe ich innerhalb des Wesens der Universität, die einen ganz-
heitlichen Bildungsansatz verfolgt, jedoch eine Tendenz zu stärkerer Spezialisierung im
Laufe des Bildungsweges weniger kritisch. Zwar lässt sich sagen, dass eine Speziali-
sierung mit einer einschränkenden Festlegung einhergeht, doch kann man aus meiner
Sicht nicht fortlaufend in allen Disziplinen glänzen und muss sich ab einem gewissen
Zeitpunkt für einen Kernbereich entscheiden. Dies kann man schließlich auch, ohne die
Interdepenzen zu anderen Disziplinen aus dem Blick zu verlieren.

Explizit teile ich ebenfalls nicht Kants, Newmans und MacIntyres Ansatz, einzelne
Fakultäten als besonders bedeutend für das Wesen der Universität darzustellen. Meiner
Meinung nach befinden sich alle Fakultäten vielmehr auf einer Ebene von gleichwertigen
Feldern, die einen unterschiedlichen Blickwinkel auf die Welt eröffnen. Die Perspekti-
ven auf die Welt aus dem Blickwinkel der verschiedenen Fakultäten haben zwar unbe-
streitbar mehr oder weniger große Schnittmengen, die sie miteinander verbinden oder
trennen, doch dies macht die einzelnen Fakultäten nicht bedeutender beziehungsweise
unbedeutender.

Wie Kant, von Humboldt, Newman und MacIntyre bin ich davon überzeugt, dass ein
erfolgreiches Studium an einer Universität maßgeblich von intrinsischer Motivation ab-
hängt. Lebenslanges Lernen und der Prozess des Lernens an sich stellen für mich einen

20



Carlo Knapp 6 KRITISCHE STELLUNGNAHME

Selbstzweck dar. Das Wesen der Universität hilft Studierenden dabei, die Fähigkeit
zu erwerben effizient zu lernen, so dass sich die Studierenden dann sehr erfolgreich in
zukünftigen neuen, nicht bekannten oder explizit erlernten Aufgabenfeldern zu orientie-
ren wissen. Insofern stellt die These, dass zum Wesen der Universität kein Praxisbezug
notwendig erscheint, keinen Widerspruch zur Karriereorientierung einiger Universitä-
ten dar. Vielmehr hängt es von den Studierenden ab, wie hoch deren Wunsch nach
Abstraktionsgrad des Lernens ist. Je nachdem kann sich dann jeder individuell für
eine praktische Lehre an einer Hochschule oder einer theoretischeren Lehre an einer
Universität entscheiden. Im Allgemeinen sichert geringerer Praxisbezug und ganzheit-
liche Bildung an einer Universität vor allem ein hohes Maß an Offenheit für zukünftige
Herausforderungen.

21



Carlo Knapp LITERATUR

Literatur

Jacobs, Alan (2014). „The Two Cultures, Then and Now“. In: Books and Culture: A
Christian Review.

Kant, Immanuel (1798). Der Streit der Fakultäten.

Lanford, Michael (1875). „John Henry Newman: The idea of a university“. In: The
Literary Encyclopedia.

Leavis, Frank Raymond (1962). „Two cultures? The significance of C.P. Snow“. In:
Cambridge University Press, S. 53ff.

MacIntyre, Alasdair (2009). „The very idea of a university: Aristotle, Newman, and
us“. In: British Journal of Educational Studies 57.4, S. 347–362.

Newman, John Henry (1852). The idea of a university defined and illustrated in nine
discourses delivered to the Catholics of Dublin.

Ortolano, Guy (2008). „The literature and the science of ‘two cultures’ historiography“.
In: Studies in History and Philosophy of Science Part A 39.1, S. 143–150.

Snow, Charles Percy (1959). The rede lecture 1959.

Von Humboldt, Wilhelm (1810). „Über die innere und äußere Organisation der höhe-
ren wissenschaftlichen Anstalten in Berlin [1810]“. In: Wilhelm von Humboldt als
Staatsmann: Bd. I, erstmals veröffentlicht 1896 durch Bruno Gebhardt, S. 118ff.

22


	Einleitung
	Ein Vortrag mit Folgen
	Der historische Kontext

	Zwei Kulturen & die Wissenschaftsrevolution
	Die zwei Kulturen
	Die Zukunft steckt in den Knochen der Wissenschaftler
	Reform für ganzheitliche Bildung

	Die Bedeutsamkeit von C.P. Snow
	Vergleich und Analyse
	Das Wesen der Universität
	Der Streit der Fakultäten
	Bildungsreformer Wilhelm von Humboldt
	Newmans Vorstellungen einer Universität
	MacIntyres Erläuterungen der Kritik an Newman

	Kritische Stellungnahme
	Literatur

